#### Православная газета прихода Спаса-Преображения с. Бронница

# Преображение

№ 7 (61), июнь 2015 г.

По благословению митрополита Новгородского и Старорусского Льва

Издается с 1 октября 2010 года

## Ф пачалом Петрова поста!

**устров пост еще называют Апостольским** ключает в себе шесть недель, а кратчайший непостом.

№ С понедельника недели всех Святых (в этом году 8 июня по н.ст.) начинается пост Святых апостолов, установленный перед праздником апостолов Петра и Павла (12 июля по н.ст.). Этот пост называется летним. Продолжение поста различно, в зависимости от того, как рано или поздно бывает Пасха.

Постоянно он начинается с понедельника всех Святых, а прекращается 12 июля. Продолжительнейший Петров пост за-

делю с днем. Этот пост установлен в честь Святых апостолов, которые постом и молитвою приготовлялись к всемирной проповеди Евангелия и готовили себе преемников в деле спасительного служения.

Строгий пост (сухоядение) в среду и пятницу. В понедельник можно горячую пищу без масла. В остальные дни – рыба, грибы, крупы с растительным маслом.

Проповедь прот. Андрея Ткачёва о Петровом посте читайте на стр. 2

Если ты приступил
к,посту по желанию,
то не будь мрачен,
но радуйся;
он очищает твою душу
от яда,
Святитель
Иоанн Златоуст



## ABBURA BEPH

### С началом Петрова Поста!

🦋 огато постами Православие. Слава Богу! Ис-🔞 полнять бы. Но и с исполнением есть вопро-**% сы. Что главное в этом – апостольском — по-**

сту? Вот Великий пост есть десятина дней года, то

есть попытка саму жизнь принести на алтарь. И еще это – приготовление к Пасхе, подобие добровольного распятия ради последующей Пасхальной благодати. А что такое Петров пост?

Исторически он - «компенсаторный», то есть такой, который необходим для людей, не понесших благую ТЯГОТУ Четыредесятницы. Болел человек или был в далеком путешествии, к примеру. Тогда, насладившись

праздниками и дожив до окончания Пятидесятницы, он должен свою десятину Богу принести. Такова внутренняя история возникновения Петрова поста.

Потом со временем, по законам цветения и разрастания жизни, это первичное семя обрастает дополнительными смыслами. И вот мы уже можем слышать о том, что Петров пост установлен в подражание Христовым ученикам. Те, отправляясь на всемирную проповедь, укреплялись молитвой и постом, и мы должны брать в руки оба вида духовного оружия и воевать по мере сил.

Это распространенное толкование мне нравится. Только не очень нравятся вопросы «что можно есть?» И рецепты постных блюд мне нравятся, только если их не чересчур много, и если они не залазят на главное место в сознании, как некое тонкое воцарение чревоугодия над якобы постящимся человеком.

Лето на дворе. Овощей надо есть побольше, зелени. Сама природа к легкости зовет. Но важно не забывать, что человек одним хлебом, то есть земной пищей, жив быть не может. Он живет полноценно, если кроме хлеба вкушает «всякий глагол, исходящий из уст Божиих». Что же вкушать в дни апостольского поста?

А не подсказывает ли нам само имя поста и праздника, которым он заканчивается, в каких книгах нам лучше всего упражняться в это время?

Четырнадцать Павловых посланий, два соборных послания Петра, и книга Деяний апостолов, в которой Петр и Павел - главные действующие лица - вот ответ на вопрос «что будем есть в петровском посту?» Семнадцать кушаний. Это не просто накрытый стол. Это – королевская трапеза с четырьмя или пятью переменами блюд.



Мистический страх перед наличием в печенье су-

жет родиться. Можно читать по Например, чуть-чуть. встать утром, прочесть

два абзаца и потом размышлять о прочитан-

мы даже представить

не можем, сколько благ

отсюда в будущем мо-

ном по дороге на метро

или автобус. Можно носить маленькие издания Нового Завета с собой, и в удобное время давать пищу уму и сердцу радость.

Молодые люди, те, что родились в наушниках и прекрасно разбираются в современной технике (старшим это тяжко дается) могут скачать на портативные устройства Псалтирь или апостольские послания и слушать их, когда хочешь.

Вот так увидишь на улице молодого человека в наушниках, подумаешь, что он, вероятно, какую-то «кислоту» слушает, и забурчишь под нос по привычке. А он в это время назидается толкованием на послание апостола Павла к Колоссянам. Чудеса!

Так или иначе, по чуть-чуть или большими кусками, регулярно или от случая к случаю, вслух или про себя, мы все обязаны читать Священное Писание. Цель занятия им – «да совершен будет Божий человек, на всякое дело благое приготовлен».

Мы знаем Петра и Павла по именам. Но очень малое число людей чувствует их близость к себе. Когда же читает вдумчиво человек писания апостольские, то сам пламенеющий дух учеников Господних, приближаясь, согревает дух человеческий. Они, апостолы, должны быть родными нам. Родство это обретается на пути трудолюбивого и постоянного изучения их писаний.

Ну а подлинным плодом хорошо проведенного петровского поста должно быть чувство сыновней близости к тем, которых зовут Камень (Петр) и Маленький (Павел). Вот как запоют на службе: «Петре и Павле, от Рима сошедшеся, утвердите нас», то стоящий в храме человек вдруг и почувствует, что сердце его знает этих людей. И он тогда повторит за хором: «От Рима сошедшеся, утвердите нас».

Протоиерей Андрей Ткачёв.



## ABELKA BEDM



### Кратко о Таинстве Крещения

православном катехизисе дается следующее определение этого Таинства: **Крещение** (греч. ваптисис - погружение) есть Таинство, в котором верующий, при троекратном погружении тела в воду, с призыванием Бога Отца и Сына и Святого Духа,



умирает для жизни плотской, греховной, и возрождается от Духа Святого в жизнь духовную, святую. Так как Крещение есть духовное рождение, а родится человек однажды, то это Таинство не повторяется.

Цель совершения Таинства. Плодом Крещения человека должно быть то, что он перестает жить для себя и начинает жить для Христа и других людей, обретая в этом полноту жизни. Необходимым условием принятия этого великого Таинства взрослым человеком является твердая вера и покаяние во всех грехах, совершенных до Крещения. Этим Таинством крещаемый вводится в Церковь и становится ее членом. Человек, ставший христианином, должен решительно переродиться по слову Господа, сказавшего: Если любите Меня, соблюдите Мои заповеди (Ин. 14; 15). И обещавшего таковым: Если заповеди Мои соблюдете, пребудете в любви Моей (Ин. 15; 10).

#### КРЕСТНЫЕ РОДИТЕЛИ - ВОСПРИЕМНИКИ

Восприемник (греч. анадехуменос - поручитель за должника) - человек, принимающий на себя обязанность наставлять крестника в духовной жизни, молиться о нем, следить за его воспитанием, учить благочестивой жизни, трудолюбию, кротости, воздержанию, любви и другим добродетелям. На крестного ложится и часть ответственности за поступки его крестника.

Как уже отмечалось, необходимым считается только один восприемник - мужчина для крещаемого лица мужского пола или женщина для лица женского пола. Но, по укоренившейся в России с XV века традиции,

восприемников бывает двое: мужчина и женщина.

Во все продолжение Таинства восприемники держат на руках своих крестных детей. После троекратного погружения младенца в купель восприемник (того же пола, что и младенец) должен вытереть тело ребенка чистой пеленкой или полотенцем. Кроме того, восприемник должен прочесть в соответствующий момент чинопоследования Таинства Символ веры и дать ответы на вопросы священника об отречении от сатаны и о сочетании со Христом.

Когда ребенок достигнет сознательного возраста, восприемник должен будет объяснять ему основы Православной веры, водить его к Причастию и заботиться о его нравственном состоянии.

Выбирая крестных для своих детей, родители должны руководствоваться прежде всего не соображениями их высокого социального или имущественного статуса, а уверенностью в том, что будущие крестные, сами являясь верными чадами Православной Церкви, смогут выполнить те обязанности, которые налагает на них институт восприемничества.

Не могут быть восприемниками (крестными) следующие лица:

- 1. Монахи и монахини.
- 2. Родители для собственных детей.
- 3. Лица, состоящие между собой в браке (либо жених и невеста) не могут крестить одного младенца, ибо при духовном родстве супружеская жизнь недопустима. При этом супругам разрешается быть восприемниками разных детей одних и тех же родителей, но разновременно.
  - 4. Неверующие.
  - 5. Некрещеные.
  - 6. Малолетние.
  - 7. Психически ненормальные (душевнобольные) люди.
  - 8. Лица, пришедшие в храм в нетрезвом виде.
- В крайнем случае допускается Крещение и без восприемников, тогда сам священник считается крестным отцом. Отец и мать могут присутствовать на Крещении собственного ребенка. Но мать крещаемого может быть не допущена к участию в Таинстве, если над ней не прочитана молитва 40-го дня.

#### Молитва крестных о своих крестниках:

Господи Иисусе Христе, буди милость Твоя на крестнике (крестнице) моем (моей) (имена), сохрани его (ее) под кровом Твоим, покрый от всякаго лукаваго похотения, отжени от него (нее) всякаго врага и супостата, отверзи ему (ей) уши и очи сердечныя, даруй умиление и смирение сердцу его (ее). Аминь.

По материалам сайта: www.bogoslovy.ru



### ABEARV BEOM

### О грехе плотской нечистоты

Всякий грех мерзок пред Богом и лишает нас бла-говоления Божия. Но есть один грех, которого особенно гнушается Господь,— это грех плотской нечистоты. Этот грех в мире с силою действует, пускает свои корни, растлевает человечество и, конечно, обрекает людей на погибель.

Он заключает в себе не только действия, противные чистоте, но и сладострастные мысли, нечистые желания и чувствования, нескромные взоры, скверные слова, похотливые лобзания и осязания и другие подобные сладострастные действия, противные чистоте нашей природы.

Надо сказать, что душевная и телесная чистота, именуемая целомудрием, врождена в нашу природу при сотворении человека Самим Богом, и первые люди были сотворены непорочными, с ангельскою чистотою, не имеющими даже понятия о греховных вожделениях и о различии пола. Поэтому стремление человека к чистоте душевной и телесной присуще нашей природе. Греховные же вожделения вошли в нашу природу после грехопадения человека. И только чистота душевная и телесная приближает нас к Богу, уподобляет чистейшим ангелам и привлекает на нас благодать Божию. Добродетель целомудрия в Новом Завете стоит в числе первых христианских добродетелей, а девство считается в христианской Церкви великим подвигом, за который обещается Царствие Божие. Все святые подвижники благочестия прежде всего старались быть целомудренными, ибо они твердо знали, что ничто нечистое и скверное в Царствие Божие не внидет (Откр. 21, 27).

Грех сладострастия во всех его видах является тяжким, смертным грехом и тяжко наказывается Богом. Надо помнить вот что: Бог сотворил людей разного пола и определил между ними отношения не для возбуждения и питания плотских вожделений, но исключительно для рождения людей, для распространения и умножения человеческого рода, а поэтому всякий благосмысленный человек должен чувственные свои влечения и стремления природы обуздывать и подчинять закону Божию для сохранения своей чистоты.

Кто любодействует, тот употребляет свое тело против воли Божией, потому что воля Божия есть сохранение в чистоте нашего тела, а блудом нарушается святость нашего тела. Так что этот грех преимущественно называется в Священном Писании скверною, грехом против собственного тела. Тела же наши суть члены таинственного тела Христова и предназначены быть орудием жиз-ни и благодати Христовой, а не членами греха.

По апостольскому учению, наши тела находятся в та-инственном соединении со Христом, но грех блужения разлучает нас со Христом, и союз таинственного соединения с Ним разрушается. И как в супружеском союзе муж и жена дотоле считаются, по божественному установлению, одним телом, пока не последует прелюбодейства с чьей-либо стороны, так точно бывает и в таинственном соединении со Христом. Хотя и все другие пороки удаляют нас от Христа, но этот порок просто окончательно разрушает союз со Христом и отделяет нас от Него, пока истинным покаянием мы не очистимся и вновь не присоединимся к нашей Главе. Какое поэтому бывает бесчестие телу, когда оно из члена Христова делается членом блужения и лишает себя той славы, которая откроется в прославлении сохранивших непорочность телес при всеобщем воскресении из мертвых!

В чистых телах обитает Святой Дух; напротив, блудник является жилищем для диавола. Послушайте, как об этом говорит святой апостол Павел в своих наставлениях христианам: «...воля Божия есть освящение ваше, чтобы вы воздерживались от блуда; чтобы каждый из вас умел соблюдать свой сосуд в святости и чести, а не в страсти похотения, как и язычники, не знающие Бога (1 Фес. 4, 3-5). Или не знаете, что совокупляющийся с блудницею становится одно тело с нею? ... А соединяющийся с Господом есть один дух с Господом. Бегайте блуда; вся-кий грех, какой делает человек, есть вне тела, а блудник грешит против собственного тела. Не знаете ли, что тела ваши суть храм живущего в вас Святаго Духа, Которого вы имеете от Бога, и вы не свои? Ибо вы куплены дорогою ценою. Посему прославляйте Бога и в телах ваших и в душах ваших, которые суть Божии» (1 Кор. 6, 15—20).

Видите, какое достоинство усвояет нашему телу святой апостол Павел. И мы видим, какую честь воздают телу христианина по смерти его. Пред ним творят каждение, обставляют горящими светильниками, ему кланяются, его лобызают, поют надгробные песнопения, несут в предшествии икон, на могиле ставят крест. Почему такая честь? А потому, что тело христианина обожено, оно освящено в Таинстве крещения благодатью Духа Божия, оно является обителью Святаго Духа.

Святые это все знали и прежде всего заботились о чистоте души и тела; они решались скорее на смерть, чем осквернить себя и потерять чистоту своего тела и души.

Грех блудодейства страшно наказывается Богом, и его надо очень остерегаться. Пусть никто не думает о себе, что он безопасен от падения; многие твердые

## ABELKA BEDM



### О грехе плотской нечистоты

люди внезапно падали, и хранившие долго чистоту и непорочность потом настолько прилеплялись к плотскому греху, что трудно было ожидать от них исправления. Церковь знает примеры, когда люди, одаренные даром чудотворения, прозрения, пророчества, носители даров Святаго Духа, внезапно падали в пропасть этого греха. Некоторые могут подумать, что Господь снисходительно относится к блудникам, а следовательно, и ко греху блудному. Но на это недоразумение необходимо сказать следующее: Господь, действительно, относился снисходительно к блудникам и блудницам, когда видел их приносящими публичное покаяние и слезами своими омывающими Его ноги; Он снисходительно относился к немощи нашей природы. Однако ко греху Он относится очень строго: «Бы слышали, что сказано древним: не прелюбодействуй. А Я говорю вам, что всякий, кто смотрит на женщину с вожделением, уже прелюбодействовал с нею в сердце своем» (Мф. 5, 27—28). В Ветхом Завете города Содомские и Гоморрские за блудодеяние были истреблены огнем; и многие другие примеры наказания Божия прелюбодеям должны устрашать нас и удерживать от этого порока.

Сам по себе этот грех приносит величайший вред человеку. Люди, поработившие себя этому пороку, приходят в нищету и бедность, как видно на примере блудного сына; они расстраивают свое здоровье, прежде времени стареют и умирают. Невоздержный блудник разрушает свои душевные силы, он теряет память, помрачает рассудок и расслабляется волею. А преподобный Иоанн Лествичник говорит, что предавшийся этой страсти обязательно впадает в бесчувственность, теряет стыд и страх Божий, лишается рассудительности и милости Божией и, навлекая на себя гнев Божий, самоохотно повергает себя в погибель, которая ожидает всех блудников и блудниц.

Для предохранения от этого порока святые отцы заповедуют обращать внимание на начальные помыслы и желания. Так как этот грех рождается сначала в помыслах, то необходимо и пресекать грех в помыслах, не давать возможности усиливаться греховному чувству, для чего представлять, что Бог — всеведущий и всезнающий и что от Него не сокрыто ни одно наше сокровенное желание; что за свои нечистые желания будем истязаемы на Страшном Суде Божием, когда все наши срамные желания обнажатся перед всеми нашими родными и знакомыми, и какой стыд обымет тогда нас! Надо подавлять пламя страстного огня вначале, чтобы он не сожег нас, когда у нас не хватит сил бороться с ним.

Необходимо также удаляться развращенных об-

ществ и людей, не слышать соблазнительных речей, особенно надо остерегаться девственникам и девственницам соприкасаться с лицами другого пола и вести с ними беседы.

Далее необходимо соблюдать умеренность в пище и питье, особенно бояться винопития, от которого разжигается плотская страсть. Невозможно достигнуть чистоты душевной и телесной, не очистив прежде свою душу от прочих страстей: гнева, тщеславия, гордости, уныния, сребролюбия, вражды и др. Необходимо сохранять смирение, иметь сокрушенное сердце и молиться Богу, Который один только может подать силы к преодолению этой страсти.

Блаженно то тело, которое сохранит себя в непорочности и достойно будет прославления во время всеобщего воскресения из мертвых. Напротив, достойно осуждения и оплакивания то тело, которое самоохотно предало себя нечистоте и, следовательно, погибели.

Не отчаивайтесь и вы, которые почему-либо пали. Не унывайте, двери покаяния пока еще не заключены, милосердный Отец Небесный еще ждет обращения Своих блудных сынов. Вот наступает Великий пост, когда Господь особенно бывает близок к кающимся,— припадите со слезами к Нему, как припал блудный сын, и скажите: «Согрешили мы, Господи, пред Тобою и недостойны называться детьми Твоими, но приими нас хотя в число наемников Твоих». И Он, милосердный, простит грех, и, очистив душу от скверны, убелит ее, и напитает ее Агнцем, закланным за грехи всего мира.

Таким образом, все призываются к целомудренной жизни, люди всякого состояния. Чистота девственников должна заключаться в совершенном удалении и воздержании от чувственных удовольствий. Чистота вдовых — в воздержании от брачных удовольствий после смерти супруга или супруги до самой смерти. Чистота лиц, находящихся в супружестве, должна заключаться в сохранении супружеской верности и умеренном пользовании своими супружескими правами. Ибо явилась ныне благодать Божия, спасительная для всех человеков, научающая нас, чтобы мы, отвергнув нечестие и мирские похоти, целомудренно, праведно и благочестиво жили в нынешнем веке, ожидая блаженного упования и явления славы великого Бога и Спасителя нашего Иисуса Христа (Тит. 2, 11—13), Ему же со Отцем и Святым Духом да будет от нас честь и похвала ныне и во веки веков. Аминь.

> 28 января (10 февраля) 1963 год. Архимандрит Кирилл (Павлов). Проповеди. Свято-Троицкая Сергиева лавра, 2003.



## Landhada sabadas Astronoma

### Детская беседа о Боге – Святой Троице

Здравствуйте, дорогие дети и родители! Мы рады приветствовать Вас на страницах нашей газеты!



у егодня мы с Вами побеседуем о Боге, который прославляется в трех Лицах.

В этом нам поможет протоиерей Серафим Слободской, который пишет следующее:

«Бог сотворил весь мир из ничего, одним Своим словом. Он всё может сделать, что пожелает.

Бог — высочайшее существо. Ему нет равного никого и нигде, ни на земле, ни на небе.

Мы, люди, своим разумом постичь Его не можем. И сами мы ничего не могли бы узнать о Нём, если бы Сам Бог не открыл нам

о Себе.

Что мы знаем о Боге, всё это открыто нам Им Самим.

Бог один, но в трёх Лицах.

Первое Лицо — Бог Отец,

второе Лицо — Бог Сын,

третье Лицо — Бог Дух Святый.

Это не три Бога, а один Бог в трёх Лицах, Троица Единосущная и Нераздельная.

Посмотритека на солнышко! Как дивно оно рассказывает о тайне Троицы! Вашим глазам открывается солнечный диск. Он порождает лучи яркого света. Эти лучи пронизаны живительным теплом, что исходит от диска и доносится до земли. А вместе — единое Солнце, без которого и помыслить нельзя нашего бытия. Таков и единый Бог.

Все три Лица Пресвятой Троицы — Отец, Сын и Святой Дух вечно пребывают друг с другом в непрерывной любви и составляют Собою одно Существо.

Бог — это самая большая Любовь!

Господь нас любит, дорогие дети, и никогда не пожелает нам плохого!

Правда, если мы будем плохо жить, драться, жадничать, не слушать родителей и делать другие плохие поступки, тогда любящий Господь накажет вас той или иной болезнью, или каким-нибудь другим наказанием, чтобы вы исправились и стали добрыми!

Поэтому, дорогие ребята, давайте будем жить дружно, всех любить и ни в коем случае не гневить любяшего нас Господа!

Далее мы предлагаем вам, дорогие ребята, раскрасить картинку «Берёзки».
Бог в помощь!

## Lapenda Gtpannka



### Раскраска





# SHEONSOTOE SOHHSETSEAGH HROMM RANS

Дорогие Братья и Сестры!

В этом выпуске мы продолжаем рубрику: Нравственное богословие для мирян.

## Заповедь 1: «Аз есмь Господь Бог твой, да не будут тебе бози инии разве Мене»

### Прежде молитвы утром мысли и разговоры о житейском

Первые мысли или размышления человека после утреннего сна, как бы после выхода из небытия в бытие, должны быть обращены к Богу. И таким обращением, без сомнения, лучше и ближе всего могут быть утренние молитвы или, кроме этого, чтение главы из библии. Равным образом, первое движение языка, первейшая речь в утреннюю пору должны быть употреблены ни на что другое, как на начальные слова утренних молитв: «во имя Отца и Сына и св. Духа». Адам, когда Бог вдунул в лице его «дыхание жизни», без сомнения, имел первую мысль о Боге, и первое свое слово проговорил, прославляя Творца своего. Когда христианин подобное же обращение к Богу (т. е. мыслью и словом) тотчас после утреннего сна поставит для себя правилом, от которого будет отступать разве в особенных случаях: тогда он выразит этим полную свою зависимость от верховного Существа и готовность свою служить «Тому единому». Какое же это, в самом деле, будет прекрасное правило для каждого христианина! Как оно умно будет подчинять человека Богу! Как хорошо будет наделять утреннею молитвою! Но прежде утреннего молитвословия успеть надуматься серьезно о том и другом, успеть наговориться с другими и сделать многое сверх неизбежного обихода, — это очевидная уклончивость от первейшего дела в каждом дне. Кроме того: расспросы или рассказы или распоряжения о чем либо житейском еще на самой постели, вообще до утренних молитв, часто вводят в гнев-перебранки по семейству, по хозяйству, и таким образом совсем расстраивают дух прежде, чем будет выполнен долг утренней молитвы.

### Пренебрежение молитвою пред столом и после стола

Молиться в это время дана прямая заповедь в слове Божием: «и ясти будеши, и насытишися и благословиши Господа Бога твоего» (Втор.8,10). Этот древний завет веры и освящен примером Го-

спода нашего, Иисуса Христа. Со стороны самого дела, прийти и просто садиться за стол, как бы за игру какую, а не почтить молитвою пред обедом Пода-теля «пищи алчущим» (Пс.145,7), значит так же бросаться на пищу и питье, как бросаются на них бессловесные, которые не умеют, по неразумной своей природе, выразить почтение Творцу. Недостаточно и только раз-два бегло перекреститься перед столом; потому что в таком случае не только не успеть прочесть молитвы: «Отче наш...» или «Очи всех на Тя уповают...», но и сказать: «Господи, благослови питие и ястие»! — За тем, не воздать после стола благодарной молитвы Богу, как же несвойственно для нас, особенно в виду того, что тут же со всею тщательностью стараемся мы отблагодарить лиц человеческих, от которых приняли стол или угощение! К хозяйки и хозяину дома, как в большом, гостинном столе — наперерыв бегут, чтоб поклониться им, поблагодарить их за хлеб-соль, а благодарности Господу Богу не хотят воздать! Если последнее назовут одною обрядностью, наружностью: то и первое разве не наружность? Но просить пред столом и благодарить после стола Господа Бога (став пред иконою) надобно не по наружности только, а искренно и с участием в этой краткой молитве мысли.

#### Неисполнение молитвы пред началом и после окончания каждого труда и работы

Молитвою, хоть краткою (пусть она будет состоять в одном крестном знамении, еще менее — во взгляде на святую икону или во вздохе к Богу), — молитвою прилично начинать и заканчивать каждый серьезный труд; потому что сказано: «Мене же не вопросиша, еже помощь имети» (Исх.30,2); «аще ли оно что (кроме вкушения пищи) творите, вся во славу Божию творите, благодаряще Бога и Отца» (1Кор.10,31).Так как молитвою привлекается от Бога благословение на дело, то не молиться при трудах значит не дорожить Божиим благословением. Верующий и богобоязненный христианин крестится также и в то время, как выходит из своего дома.

# SHEOMOTOR SOHHSETTORNORMS HROMM RAAS



## Заповедь 1: «Аз есмь Господь Бог твой, да не будут тебе бози инии разве Мене»

#### Богохульные помыслы, преимущественно на молитве

Дурные помыслы о святых и святыне, унизительные сравнения святого с грешным, — вот в чем состоит тайное богохульство, или в одном уме! Такие помыслы приходят преимущественно на молитве. Что сказать о вменяемости их? Они вменяются в грех только в таком случае, и притом — частью, а не вполне, когда человек не пренебрегает ими, т.е. останавливает на них свое внимание, хотя, положим, и не желает их, также когда стыдится открыть их на исповеди (и так иногда целые пять-десять лет). Они собственно — ветер от дьявола, который ими нападает на человека по своей зависти. Дьяволу и вменяются в вину все эти богохульные помыслы и представления: истинный христианин или христианка, оче-видно, не соглашаются с ними и только смущаются от них, не зная еще до времени, — откуда они и зачем. И так все страдающие помыслами и представлениями этого рода не должны сильно опечаливаться от них, говоря в души нападающему врагу: «иди за мною, сатана» (Лк.4,8). Врагу радость, если на его неуместные и скверные картины (например, при взгляде на святые иконы или церковные свечи) обращается внимание, если от этих картин тревожится дух, даже оставляется долг исповеди и св. причащения.

#### Занятие ума одним земным

Помышления об одном земном отчасти не согласны с назначением христианина, да и прямо запрещаются в слове Божием: «горняя мудрствуйте, а не земная» (Кол.3,2). В этих словах слышится не один совет, которому следовать или не следовать предоставляется воле человека, но положительная заповедь. И заповедь эта не есть какое либо излишнее или непомерное требование, а совершенно необходима. Обыкновенно, кто о чем больше думает, тот это самое и начинает любить. Так и для человека, которого мысли не¬прерывно заняты одними земными делами и никогда не занимают их ничто душеспасительное, — для такого человека Бог и будущая жизнь как бы не существуют. Он сам себя поставляет в такое состояние, что начинает скучать предметами религиозными и даже чувствует к этим предметам какую-то тайную нерасположенность.

#### Забвение о вездеприсутствии Божием

«Предзрех Господа предо мною выну» (Пс.15,8). Вездеприсутствие Божие так же нас везде встречает и окружает (Пс.138,7-10), как воздух, которым мы дышим и в котором движемся, хотя и не в силах определить с точностью образа вездеприсутствия. Посему в чувстве благоговения всегда должны мы помнить, что Господь Бог находится на каждом месте, все Он видит и слышит. А иначе это будет такая же неизвинительная забывчивость, как кто стал бы небрежно и говорить и двигаться в присутствии самого царя или пред лицом высокой какой особы. Да; если представлением себе вездеприсутствия Божия каждый легко может удерживать себя от грехов, как показывает пример Иосифа в доме Пентефрия (Быт.39,9); то в забвении о вездеприсутствии Божием заключается вина такого рода, что человек не хочет пользоваться столь легкою и ближай-шею мерою к удержанию себя от зла.

#### Забвение о своем ангеле-хранителе

Ангел-хранитель — дар Божий христианину от купели (Посл. крещ. мол. 4) и до могилы. Но даже и после смерти христианина он сопровождает душу, которую здесь охранял, когда душа проходит степени суда Божия. От самого человека уже зависит, чтоб ангел-хранитель ходил с ним днем, осинял его своею опекою в продолжение ночи: вера и богобоязненность человека привлекают к нему ангелахранителя, как, напротив, безверие или маловерие и греховная жизнь, не прерываемая ни искренним покаянием, ни борьбою со страстями, — удаляют. Ангел-хранитель дается от Бога не один на многих, но каждому особо. После всего того, очевидно, грех совсем забывать о нем, не молиться ему и не сознавать его благодетельного влияния на свою судьбу, например, в тех случаях, когда проходит мимо нас самые очевидные опасности для здоровья и жизни. Грех, особенно, не воспоминать о своем ангеле-хранителе в Михайлов день, как в главный годичный праздник в честь всех бесплотных Сил, — не освятить этого дня, если не непременно бытностью в церкви, то живейшим представлением себе личности ангела-хранителя.

Продолжение читайте в следующем номере.



## XUTURES RUTUM

### Мученик Василиск Команский

вятой мученик Василиск (память 4 июня) был племянником святого мученика Феодора Тирона (память 17 февраля) и пострадал с его братьями Евтропием и Клеоником во время го-

нения на христиан императора Максимиана Галерия (305–311). Святые мученики Клеоник и Евтропий были распяты на крестах (память их 3 марта), а мученик Василиск был отправлен в Команы, где содержался в темнице. Правитель Агриппа, прибыв в город Амасию, начал преследовать христиан. Святой Василиск в темнице готовился к предстоявшему мученическому подвигу. Во сне ему явился Господь, обещавший мученику Свою помощь, и предсказал ему мученическую кончину в Команах. Святой Василиск просил темничных стражей отпустить его в родное селение проститься с родными. Его отпустили, так как почитали за святость жизни и совершаемые

чудеса. Придя домой, святой Василиск сообщил родным, что видится с ними в последний раз, и убеждал их твердо стоять за веру.

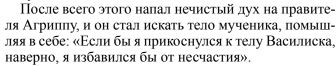
Когда Агриппа узнал, что святой Василиск отпущен к родным, то пришел в ярость. Жестоко наказав темничных стражей, он послал за мучеником отряд воинов во главе с жестоким магистрианом (помощник правителя). Встретив возвращавшегося святого Василиска, магистриан надел на него тяжелые оковы, а ноги обул в медные сапоги с вбитыми в подошвы гвоздями, и отправил в Команы.

Дойдя до одного селения, в знойный полдень путники остановились в доме женщины Трояны. Воины пошли в дом отдохнуть и подкрепиться пищей, а святого мученика Василиска привязали к сухому дереву. Стоя в тяжких оковах под раскаленным солнцем, святой молился Богу. Внезапно послышался Голос свыше: «Не бойся, Я с тобою». Земля заколебалась, и из скалы забил источник. Магистриан, воины и Трояна, испуганные землетрясением, выбежали из дома. Пораженные происшедшим чудом, они освободили мученика. К святому мученику приходили больные жители селения и получали исцеления по его молитве.

Когда, наконец, мученик предстал перед Агриппой, тот повелел ему принести жертву язычеким богам. Мученик ответил: «Я всякий час приношу Богу жертву хвалы и благодарения». Его повели в капище, где на святого Василиска мгновенно с неба сошел огонь, который сжег капище, а стоявших в нем идолов сокрушил в прах. Тогда Агриппа в бессильной

ярости приказал отсечь святому Василиску голову, а тело его бросить в реку. Кончина мученика последовала в 308 году. Христиане вскоре выкупили святые мощи мученика и ночью тайно погребли на вспаханном поле и на том месте посеяли семена. В ту же ночь семена дали росток, а в следующий день дали цвет и плод. Когда верующие копали мученику могилу, то некоторые из них захотели пить воды; по молитвам святого Василиска, которого они призвали, тотчас близ могилы показался источник воды; напившись, они прославили и возблагодарили Бога. Источник же тот существует и до нынешнего времени, и больные, которые с верою пьют воду из него,

получают исцеление».



И никто не смел сказать ему, что тело мученика было погребено в земле. Некоторые сказали ему: «Ты велел бросить тело в реку; для чего же теперь ищешь его?»

Тогда Агриппа отправился на место, где был усечен Христов мученик, нашел там несколько капель его крови и, собрав ее своими руками вместе с земною пылью, завязал ее в пояс свой. Тотчас он освободился от нечистого духа и уверовал в Господа нашего Иисуса Христа.

Спустя некоторое время гражданин Комана, Марин, муж благочестивый, построил церковь во имя святого мученика Василиска и, вынув из земли святые его мощи, перенес их в эту церковь. От мощей святого совершалось множество чудесных исцелений от всяких болезней, по молитвам его и по благодати Господа нашего Иисуса Христа. Святителю Иоанну Златоусту (память 13 ноября) перед его кончиной, происшедшей в Команах, явился во сне святой мученик Василиск и произнес: «Завтра будем вместе». О подвиге святого мученика Василиска поведал миру очевидец его страданий, святой Евсигний (память 5 августа).



## Расписание Богослужений на июнь



Храм для посещения открыт ежедневно с 8.00 до 15.00.

Литургия начинается в 9.00, исповедь в 8.30 (праздники и воскресные дни – 8.00).

Вечернее богослужение – в 15.00.

Крещение: сб.-12.00, вс.-11.30.

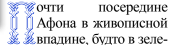
**Телефоны для справок:** храма - 8-953-903-41-74, настоятеля — 8-911-606-44-49.

| 1.06 ПН  | День Святого Духа.                                                    | Литургия.                                        |
|----------|-----------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| 2.06 BT  |                                                                       |                                                  |
| 3.06 CP  | Владимирской иконы Божией Матери.                                     | Литургия.                                        |
| 4.06 YT  | Прав. Иакова Боровичского.                                            |                                                  |
| 5.06 ПТ  |                                                                       |                                                  |
| 6.06 СБ  |                                                                       | Литургия в д. Наволок.<br>Вечернее богослужение. |
| 7.06 BC  | Неделя 1-я по Пятидесятнице, Всех святых. Заговенье на Петров пост.   | Литургия.                                        |
| 8.06 ПН  | Начало Петрова поста.                                                 |                                                  |
| 9.06 BT  |                                                                       |                                                  |
| 10.06 CP |                                                                       |                                                  |
| 11.06 ЧТ | Свт. Луки исп., архиеп. Симферопольского.                             | Литургия.                                        |
| 12.06 ПТ | Прп. Варлаама Хутынского.                                             | Литургия.                                        |
| 13.06 СБ |                                                                       | Литургия в д. Холынья.<br>Вечернее богослужение. |
| 14.06 BC | Неделя 2-я по Пятидесятнице, Всех святых, в земле Русской просиявших. | Литургия.                                        |
| 15.06 ПН |                                                                       |                                                  |
| 16.06 BT |                                                                       |                                                  |
| 17.06 CP |                                                                       |                                                  |
| 18.06 ЧТ |                                                                       |                                                  |
| 19.06 ПТ |                                                                       |                                                  |
| 20.06 СБ |                                                                       | Литургия в д. Наволок.<br>Вечернее богослужение. |
| 21.06 BC | Неделя 3-я по Пятидесятнице.<br>Собор Новгородских святых.            | Литургия.                                        |
| 22.06 ПН |                                                                       |                                                  |
| 23.06 BT |                                                                       |                                                  |
| 24.06 CP | Иконы Божией матери «Достойно есть»                                   | Литургия.                                        |
| 25.06 ЧТ |                                                                       |                                                  |
| 26.06 ПТ |                                                                       |                                                  |
| 27.06 СБ |                                                                       | Литургия в д. Холынья.<br>Вечернее богослужение. |
| 28.06 BC | Неделя 4-я по Пятидесятнице.                                          |                                                  |
| 29.06 ПН |                                                                       |                                                  |
| 30.06 BT |                                                                       |                                                  |



## Ma netopun

### Самая маленькая столица



ной чаше орешника, лежит самая маленькая столица в мире — Карея. От орешника, что по-гречески — карнадис, и произошло ее название. Карея — административный центр Монашеской республики Святой Горы. Как уже упоминалось выше, Пресвятая Богородица во время Своего пребывания на Афоне посещала это место, где в ту пору находилось языческое капище. Именно там император Константин Великий в 335 году основал первый на Святой Горе христианский храм Успения Пресвятой Богородицы.

Помимо отшельников исихастов, или молчальников, которые вели самый суровый образ жизни в труднодоступных для людей пещерах, на Святой Горе и, конечно, в Карее стали появляться каливы, или, в переводе с греческого, хижины. Со временем к ним стали пристраивать маленькие церковки, и жили в каливах уже не по одному, а по несколько монахов со старцем-учителем. В каждой каливе был свой монашеский устав, который не позволял общений с соседними каливами.

Некоторые каливы расширялись, вокруг них зацвели ухоженные монахами сады и небольшие огороды. Монахи, которых в таких поселениях было уже больше, чем в каливах, также жили по своему уставу и под духовным окормлением своего старца. Такое братство называлось келией.

Монашеские деревни, состоящие из расположенных поблизости независимых калив и келий, стали называться скитами. По воскресеньям и в великие праздники все монахи должны были собираться в один общий храм для совместной молитвы.

Однажды на такое совместное всенощное бдение в Карейском храме отправился некий старец, а молодого послушника, вместе с которым он жил, оставил сторожить келию. Ночью кто-то осторожно постучал в дверь, и в скромную хижину ступил незнакомый монах. С почтением принял позднего гостя ученик старца, и, когда настало время всенощной службы, оба они приступили к молитве перед большой, чудесного письма Богородичной иконой.

В конце канона началось величание Приснодевы, и молодой послушник с сердечным благоговением запел обычную, древнюю песнь, однако таинственный гость остановил его и ангельским голосом запел ее иначе, с новым началом: «Достойно есть яко воистину блажити Тя, Богородицу, Присноблаженную и Пренепорочную и Матерь Бога нашего», и к этому прибавлял: «Честнейшую Херувим и славнейшую Серафим».

Растроганный до слез необычайностью нового величания Приснодевы, молодой инок воскликнул:

- Чудно! Чудно! Такой песни ни мы, ни предки наши не слыхали до этого времени. Прошу тебя, напиши мне ее, чтобы и мы смогли так величать Богородицу.
- Хорошо, сказал незнакомец, дай мне бумагу и чернила, я напишу тебе для памяти эту песнь.
- Прости, брат, смутился инок, мы занимаемся молитвой и рукоделием, а в бумаге и чернилах у нас нужды нет.
- Так принеси мне какую-нибудь каменную плиту, — попросил незнакомец, и на принесенном камне, как на мягкой глине, четко и ясно начертал пальцем всю Богородичную песнь!

«Достойно есть яко воистину блажити Тя, Богородицу, Присноблаженную и Пренепорочную и Матерь Бога нашего. Честнейшую Херувим и славнейшую без сравнения Серафим, без нетления Бога Слова рождшую, сущую Богородицу Тя величаем!»

— Отныне навсегда так пойте и вы, и все православные христиане, — сказал архангел Гавриил, а это был он, и мгновенно стал невидимым.

После этого чуда на соборе старцев все едиными устами и единым сердцем прославили Господа и Пречистую Матерь Его, и с той поры ангельская песнь «Достойно есть» стала петься в православных храмах. Чудесная каменная плита была доставлена Патриарху в Константинополь, а икона, перед которой пел архангел, была торжественно перенесена в самый древний на Афоне собор - Карейский храм во имя Успения Пресвятой Богородицы.

Георгий Юдин «Святой таинственный Афон» изд. Белый Город.

#### Газета «Преображение»

издается приходом церкви Спаса-Преображения Господня. Адрес: 173510, Новгородская обл., Новгородский р-н, с. Бронница, ул. Бронницкая, д. 8. Тел. 8-953-903-41-74.

#### Главный редактор протоиерей Алексий Самуйлов Верстка - А.М. Михайлова

Наш сайт: www. bronnitsa.prihod.ru

Отпечатано в ООО «Позитив» 173016, Великий Новгород, пр-т А. Корсунова, 3.

Тираж 200 экз.

На страницах газеты вы видите святые иконы, читаете священные имена, УБЕДИТЕЛЬНАЯ ПРОСЬБА: не использовать газету в хозяйственных целях.